356

ThPQ 166 (2018), 356-365

Thomas Hoppe

Erinnerung und Verséhnung vor dem
Hintergrund belasteter Vergangenheit

¢ Menschen - das Individuum genauso wie das Kollektiv - haben das Be-
diirfnis, Unrechtserfahrungen zu bewiltigen; sie streben nach Verséhnung
und Heilung. Um das zu ermdoglichen, votiert unser Autor fiir eine sorg-
faltige Aufarbeitung der Vergangenheit in Form einer ,,authentischen Er-
innerung®, die Opfer wie Tidter mit einbezieht und unvereinbare Narrative
vermeidet. Dabei versteht er Versohnung als Prozess, ohne von deren Ge-
lingen den Sinn solchen Bemiihens abhéngig zu machen. (Redaktion)

Mehr als ein Vierteljahrhundert liegt die
grofie politische Epochenwende in Europa
im Herbst 1989 zuriick. Noch immer su-
chen Menschen nach Antwort auf die als
bedrangend empfundene Frage, wie den
Erinnerungen an durch politische Repres-
sion verursachtes Unrecht und Leid in der
Zeit des Kalten Krieges und der Teilung
Europas standzuhalten wire — allen Versu-
chen zum Trotz, sich durch eine entschlos-
sene Wendung des Blickes ,,nach vorn® vor
ihnen zu bewahren. Auch weiter zuriick-
liegende Ereignisse, vor allem aus der Zeit
des Nationalsozialismus, {iberschatten bis
heute die Lebensmoglichkeiten der inzwi-
schen hochbetagten Zeitzeugen. Und bald
nach dem Ende des Kalten Krieges, mit
dem Ausbruchs des blutigen Konflikts im
ehemaligen Jugoslawien im Sommer 1991,
trat dort an die Oberfliche, was in den Tie-
fenschichten des kollektiven Gedéchtnis-
ses der beteiligten Parteien seit langem
prasent war, obgleich es zuvor nicht offen
artikuliert werden konnte: Die Erinnerung
an physische Gewalt, nicht minder aber die
psychischen Auswirkungen anderer gra-
vierender Unrechtserfahrungen, die man
von den jeweiligen Nachbarn erlitten hat-
te. Mit wachsendem zeitlichem Abstand zu
solchen Ereignissen riickt vielleicht man-

ches Detalil in diffuser werdende Gedacht-
nisschichten ein, dafiir treten Schliisselsi-
tuationen des Geschehenen und die gro-
Ben Linien seiner Verlaufe umso konturen-
scharfer ins Licht.

Vor diesem Hintergrund wuchs die Skep-
sis im Umgang mit der moralischen For-
derung nach Verséhnung, die vornehm-
lich in Umbruchzeiten von zahlreichen
Stimmen erhoben wird. Es wurde offenbar,
dass Versohnung nichts ist, was sich durch
offentliche Proklamationen gewisserma-
flen verordnen ldsst. Vielmehr kommt es
entscheidend darauf an, zunichst korrekt
zu erfassen, worin die verschnungsbediirf-
tige Situation genauerhin besteht und wo
ihre Ursachen liegen. Ohne den Versuch
einer sorgfiltigen historisch-politischen
Aufarbeitung der belasteten Vergangenheit
bleibt es bei der Konfrontation miteinan-
der unvereinbarer Narrative. Dies gilt ins-
besondere fiir bewaffnete Konflikte: Oft
weist jede Seite der anderen die Haupt-,
wenn nicht gar die Alleinschuld fiir die
Traumata der Vergangenheit zu und kann,
wie der Jugoslawienkonflikt nur zu deut-



Hoppe / Erinnerung und Verséhnung vor belasteter Vergangenheit 357

lich zeigt, sich aus diesem Narrativ bedie-
nen, um eigene Gewaltanwendung in der
Gegenwart zu rechtfertigen.

Ein vergleichbarer Kampf um die
»Deutungshoheit® fiir die Handlungszu-
sammenhinge jiingster Geschichte lasst
sich in vielen Landern beobachten, die nach
1990 Transformationsprozesse durchlaufen
haben, in denen die Grundpfeiler des bis-
herigen politischen Systems zum Einsturz
kamen. Dabei entsteht immer wieder die
Gefahr, dass die Verantwortlichen fiir poli-
tisches Systemunrecht auch unter den neu-
en Verhiltnissen im 6ffentlichen Diskurs
gegeniiber den noch lebenden Opfern sol-
chen Unrechts dominieren. So droht Un-
recht, das in der Vergangenheit begann,
in der Gegenwart weiter zu wirken, und es
wird verhindert, dass dessen Opfer zu die-
sen Unrechtserfahrungen innerlich eine
distanziertere Haltung einnehmen konnen
- obwohl dies oft als die einzige Moglich-
keit erscheint, mit den leidvollen Erinne-
rungen leben zu kénnen.

Aufarbeitung der belasteten Vergan-
genheit erweist sich angesichts dieser Sach-
lage selbst als ein moralisches Erfordernis,
das gegentiber der Aufgabe der Versoh-
nung prioritdr sein muss, weil erst solche
Aufarbeitung die Voraussetzungen fiir et-
was schafft, worauf sich tragfihige Ver-
sohnungsprozesse griinden lassen: die Ge-
winnung einer authentischen Erinnerung.
Dazu gehort, die im Einzelnen durchaus
unterschiedlichen Formen der Mitverant-
wortung fiir das in der Vergangenheit ge-
schehene Leid, jenseits von Legitimations-
legenden und geschonten, selektiven Nar-
rativen, in den Blick zu nehmen. Dabei ist
genau darauf zu achten, wie Handlungsket-
ten entstanden, die zu katastrophalen Fol-
gen gerade in humanitérer Hinsicht fiihr-
ten, und welche Interdependenzen ihren
Verlauf bestimmten. Zugleich darf dieser

Befund nicht generalisiert werden: Zahl-
lose Menschen fielen Gewalthandlungen
zum Opfer, ohne dass bei ihnen zugleich
Anteile irgendeiner Mitverantwortung
zu verzeichnen wiren; sie wurden ver-
folgt und ermordet allein deswegen, weil
sie z.B. einer anderen ethnischen bzw. so-
zialen Gruppe angehorten. Eine relativis-
tische, auf tendenzielle Gleichsetzung der
Beteiligten zielende Beschreibung der Ti-
ter-Opfer-Problematik wiére daher neu-
es schwerwiegendes Unrecht, zudem gera-
de das Gegenteil einer authentischen Erin-
nerung.

Uber lingere Zeitriume begegnen zu-
dem personliche Konstellationen, die sich
nicht auf nur eine der angegebenen Kate-
gorisierungen beziehen lassen: So spiegeln
sich Biografien, in denen aus Tétern spiter
Opfer werden, aber auch solche, in denen
frithere Opfer sich zu Tatern wandelten, in
den Akten der Staatssicherheit der ehema-
ligen DDR mehr als nur gelegentlich wider.
Uberaus schmerzliche Wunden blieben bei
Menschen zuriick, welche die Staatsmacht
zundchst nicht als ihnen feindliches Ge-
geniiber erlebten, sondern in die Koope-
ration mit deren Organen ebenso syste-
matisch wie schleichend verstrickt wur-
den. Die mehr oder minder starke Uber-
zeugung, im Sinne einer guten Sache zu
handeln, stand nicht selten am Beginn die-
ser Art von Zusammenarbeit; wurde spiter
das Ausmafd deutlicher, in welchem man
dadurch an systembedingtem Unrecht be-
teiligt wurde, gelang es jedoch meist nicht
mehr, sich daraus ohne Weiteres zuriick-
zuziehen. Wer aber realisiert, dass er sein
Handeln ab einem bestimmten Punkt mit
seinem Gewissen nicht mehr vereinbaren
kann, gerat dadurch in eine innere Situati-
on, die ihn als moralisches Subjekt zu zer-
brechen vermag. Wo Verdrangungsmecha-
nismen nicht mehr weiterhelfen, kann es



358 Hoppe / Erinnerung und Versohnung vor belasteter Vergangenheit

daher sehr schwer werden, mit einer sol-
chen Situation auf Dauer zu leben. Gerade
die Techniken der Verstrickung bedeuten
damit einen besonders nachhaltig schidi-
genden ,, Angriff auf die Seele®!

Der oft beklagenswerten Lage vieler
Betroffener stehen manche Indifferenzen
auf Seiten derer, die in diese Rolle nicht ge-
rieten, sowie die nicht selten anzutreffen-
den Rechtfertigungsstrategien der Verant-
wortlichen fiir das geschehene Systemun-
recht gegeniiber. Solche Strategien beru-
hen nur teilweise auf ideologischen Be-
grindungsmustern. Vielmehr muss beun-
ruhigen, in welchem Ausmafi ein Handeln,
das zur Zerstorung einer Personlichkeit
gefithrt haben kann, als unter den obwal-
tenden Systemzwingen konsequent und
unvermeidlich interpretiert und womog-
lich subjektiv tatsdchlich so wahrgenom-
men wurde. Auf diese Weise ldsst sich die
Erfiillung der jeweiligen funktionalen Auf-
gabe im Systemzusammenhang mit der
Uberzeugung verbinden, personlich keine
unehrenhaften Motive gehabt und im Ein-
zelfall vielleicht sogar manche Milderung
ansonsten noch unertréiglicherer Zustinde
bewirkt zu haben. Das Erschrecken iiber
die Folgen eigenen Handelns wird auch
dadurch gehemmt, dass die dafiir Verant-
wortlichen den Betroffenen in den meisten
Féllen nicht mehr begegnen. Téter-Opfer-
Gespriche, also bewusst intendierte Zu-
sammentreffen, sind bis heute tiberaus sel-
ten, und die meisten von ihnen scheitern
erfahrungsgemafi.

1

Wenigstens auf den ersten Blick unsicht-
bar scheint das Leid, das auf einer Gesell-
schaft lastet, in der Menschen zusammen-
leben miissen, die einander einst als von
Unrecht Betroffene und als dafiir Verant-
wortliche gegeniiberstanden. Dennoch
bleibt es in eminenter Weise prasent und
wirksam. Hierbei geht es nicht nur um die
Folgen personlich verantworteter Schuld
im geldufigen Sinn des Wortes, wie sie im
Kontext von Verstrickung in der Verfol-
gung Andersdenkender vorliegen. Viel-
mehr lasst sich zeigen, wie sehr auch etli-
chen alltaglichen Handlungszusammen-
héngen, in denen Menschen sich vorfan-
den, tragische Ziige zukamen. Der Versuch,
wenigstens im eigenen Handlungsrahmen
Unrecht und Leid zu mindern, konnte da-
rauf hinauslaufen, auf andere Weise dem
Unrecht aufzuhelfen, seine Wirksamkeit
noch zu steigern. Erfahrungen von Aus-
weglosigkeit und Ohnmacht prigen die
Erinnerung unzihliger Menschen, und da-
mit zugleich ihr Lebensgefiihl in der Ge-
genwart.?

Viele wissen darum, dass sie gerade in
moralischer Hinsicht nur allzu oft nicht als
Subjekt eigener Entscheidungen respek-
tiert, sondern auf subtile oder brachiale
Weise fremdbestimmt worden sind. Auch
diese Erinnerung an eine spezifische Form
der Demiitigung, die den Kern der eige-
nen Personlichkeit antastete und der man
weitgehend wehrlos gegeniiberstand, wirkt
wie ein Gift, das in der Seele nur sehr lang-

Dies gilt dann noch verstarkt, wenn nicht Erwachsene, sondern Kinder und Jugendliche im Fo-

kus entsprechender Anwerbungsstrategien stehen. Vgl. etwa Klaus Behnke/ Jiirgen Wolf (Hg.),
Stasi auf dem Schulhof. Der Missbrauch von Kindern und Jugendlichen durch das Ministerium

fur Staatssicherheit, Berlin 1998.

Eindrucksvoll beschrieben werden diese Zusammenhinge bei Lothar de Maiziére, Zwischen

Anpassung und Verweigerung. Konsequenzen aus dem Leben in einem totalitidren Staat, in:
Kirchliche Zeitgeschichte 4 (1991), H. 2, 412-422.



Hoppe / Erinnerung und Verséhnung vor belasteter Vergangenheit 359

sam abgebaut werden kann.’> Denn es zer-
stort im Innersten das Empfinden, als Per-
son einen Wert und Eigenstand zu besit-
zen, der fiir Andere nicht verfiigbar ist und
durch sie nicht verletzt werden darf. An-
gesichts solcher Erfahrungen hat der is-
raelische Philosoph Avishai Margalit ge-
zeigt, dass der Grundsatz, dass Menschen
nicht gedemiitigt werden diirfen, den Aus-
gangspunkt jeder Ethik darstellt, welche
die menschliche Wiirde als systematisches
Zentrum ihrer Argumentation ausweist.!
Vor dem Hintergrund der Kontrasterfah-
rung, was es heifst, gedemiitigt zu werden,
wird die Bedeutung des Topos Menschen-
wiirde tberhaupt erst verstandlich. Men-
schen haben ein Recht darauf, weder durch
ihre Mitmenschen noch durch politische,
gesellschaftliche oder religiose Institutio-
nen gedemiitigt zu werden.

Zu den langwirkenden Folgen der An-
wendung physischer, aber auch psychischer
Gewalt gehort der Verlust des Vertrauens in
diejenigen, von denen solche Gewalt erfah-
ren wurde. Die Uberlebenden von Kriegen
und Biirgerkriegen sind vielfach fiir ihr Le-
ben von den Traumatisierungen gezeich-
net, welche durch die direkte Konfronta-
tion mit den unterschiedlichen Erschei-
nungsformen organisierter Gewalt ent-
standen sind. Menschliche Verarbeitungs-
moglichkeiten solcher Situationen haben
ihre Grenzen; daraus ergeben sich zahlrei-
che Beeintrachtigungen im spiteren alltig-
lichen Leben, bis hin zu manifesten Krank-
heitsbildern als Ausdruck einer Reakti-

on auf die auch somatisch gespeicherten,
nicht bewiltigbaren traumatischen Erin-
nerungen. In dhnlicher Weise kann das Le-
ben eines Menschen durch das fortgesetz-
te Erleiden psychischer Gewalt geschadigt
werden, wie sie im Kontext von politischer
Verfolgung als einer der Ausdrucksformen
systemischen Unrechts héufig ausgeiibt
wird. Viele Opfer solcher Verfolgungsmaf3-
nahmen erlebten oft jahrelang andauern-
de Phasen von auflen induzierter existen-
zieller Verunsicherung und starker Angste,
die ihre Selbstwahrnehmung wie ihre inne-
ren Bilder von der sie umgebenden sozia-
len Welt grundlegend veranderten. Das da-
mals Erlittene bewirkte, dass man sich auch
in der Gegenwart auf Verhéltnisse, die in
einem herkémmlichen Sinn ,,normal® zu
sein scheinen, nicht mehr verlassen, ja wo-
moglich nicht einmal versuchsweise auf sie
einlassen kann - zu wenig scheint in sol-
chen Kontexten einigermaflen sicher zu
sein, dass man riskieren konnte, in ihnen
zu leben, als sei man unbefangen.
Menschen, die in Deutschland in den
Jahren der nationalsozialistischen Diktatur
Verfolgung erlitten und denen es auf oft ge-
fahrvollen Wegen gelang, aus diesem Land
zu fliehen, berichteten nachher tiberein-
stimmend, fortan sei es zum wichtigsten
Ziel ihres Lebens geworden, nie wieder an-
deren Menschen ausgeliefert zu sein.® Auch
nach dem Ende der Bedrohungssituati-
on war es fiir die meisten sehr schwer und
fir viele von ihnen letztlich unméglich,
aus dem innerpsychischen ,Uberlebens-

Beispiele hierfiir gibt Doris Denis, Kognitiv-verhaltenstherapeutische Behandlung psychischer

Folgest6rungen nach politischer Inhaftierung in der DDR, in: Stefan Trobisch-Liitge / Karl-Heinz
Bomberg (Hg.), Verborgene Wunden. Spitfolgen politischer Traumatisierung in der DDR und
ihre transgenerationale Weitergabe, Gief3en 2015, 301-320.

* Vgl Avishai Margalit, Politik der Wiirde. Uber Achtung und Verachtung, Berlin 1997, sowie
Peter Bieri, Eine Art zu leben. Uber die Vielfalt menschlicher Wiirde, Miinchen 2013.

Vgl. Uta Gerhardt/ Thomas Karlauf (Hg.), Nie mehr zuriick in dieses Land. Augenzeugen be-

richten tiber die Novemberpogrome 1938, Berlin 2011.



360 Hoppe / Erinnerung und Versohnung vor belasteter Vergangenheit

modus wieder herauszufinden, der ih-
nen in der Zeit der Verfolgung aufgezwun-
gen worden war. Neben dem Versuch, un-
ertrigliche Erinnerungen abzuspalten und
zu verdrangen, war eine charakteristische
Erscheinungsform dieser Existenzweise im
Uberlebensmodus, dass es den Betroffe-
nen in der Regel nicht méglich war, tiber
das von ihnen Erlittene zu sprechen - au-
Ber mit Menschen, von denen sie wussten,
dass sie ihr Schicksal teilten.®

Die kollektive Erfahrung von organi-
sierter Gewalt wie auch von systemischem
Unrecht fithrt deswegen zu einer bleiben-
den Zdsur der Lebenswelten. Menschen, die
zu Betroffenen von solchen Erfahrungen
wurden, empfinden sich als von jenen ge-
trennt, die psychische oder physische Ge-
waltanwendung verantworteten oder still-
schweigend akzeptierten. Letzteren gelingt
es meist, in und nach ,Wendezeiten in der
unter neuen politischen Vorzeichen entste-
henden gesellschaftlichen Realitit wieder
Fufd zu fassen. Nicht selten konnen sie sich
erfolgreich darin etablieren, ja den Gang
der weiteren Entwicklung maf3geblich mit-
bestimmen. Denjenigen, welche die Erfah-
rungen des Opfer-Seins in sich tragen, fallt
dies ungleich schwerer. Menschen, die un-
ter den Systembedingungen einer autorita-
ren Herrschaftsform ausgegrenzt und ver-
folgt wurden, sehen sich vielfach auch un-
ter gewandelten politischen Bedingun-
gen wiederum marginalisiert und von der
groflen Mehrheit weitgehend isoliert. Dies
schon deswegen, weil kaum ein Auflen-
stehender von ihren Erfahrungen und ih-
rer Lebenssituation Kenntnis nehmen will
und sich in sie einzufiithlen vermag. Dieje-
nigen, die fiir die Verursachung schwerer
Traumata verantwortlich sind, kénnen sich

6

kaum in die Lebenssituation der Traumati-
sierten hineinversetzen - umgekehrt aber
erinnern sich viele der von Traumatisie-
rungen Betroffenen noch recht gut daran,
wie sich ihre Wahrnehmung von Umwelt
und eigenem Selbst vor den Ereignissen
anfiihlte, die zur Traumatisierung fithrten.

Attributionen verschieben sich dabei:
Galt zuvor das Leben in einer durchschnitt-
lichen biirgerlichen Zivilitét als ,,Normal-
welt so tritt an die Stelle dieser fir das ei-
gene Lebenskonzept grundlegenden Hy-
pothese nun die Befiirchtung, die gesuch-
te Normalitét sei eher in der Welt der Ge-
fangnisse, des Lagers, des Krieges oder Biir-
gerkrieges anzutreffen — damit aber eine
Normalitdt, in der zu {iberleben nur mit
viel Gliick und innerer Stirke werde gelin-
gen konnen. Phasen auflerhalb von Gefan-
genschaft oder ohne duflere Gewaltanwen-
dung gelten nur als voriibergehende Unter-
brechung verhingnisvoller Ereignisketten,
welche die Betroffenen - und sei es in der
Form unabldssiger Bedrohtheitswahrneh-
mung - ein Leben lang im Griff haben.

Im Verhaltnis derer, die fiir Unrechts-
erfahrungen verantwortlich sind, zu de-
nen, die eine gewisse Distanz zur Tat, aber
auch zu den von ihr Betroffenen hielten,
sind lebensweltliche Zdsuren vergleichba-
rer Art hingegen kaum spiirbar. Dies mag
ein Stiick weit erkldren, warum gerade in
Transformationsgesellschaften oft ein aus-
gesprochener gesellschaftlicher Druck auf
moglichst schnelle Reintegration der Be-
lasteten in die jeweils neuen politischen
Systemstrukturen wahrzunehmen ist. Da-
gegen fehlt es weitgehend an angemesse-
nen Versuchen, die Lage der Opfer in ihrer
ganzen Tragweite zur Kenntnis zu nehmen
und wenigstens zu lindern.

Vgl. Nathan Durst, Uber die Einsamkeit und das unendliche Trauern von alternden Uberleben-

den des Holocaust, in: Hans Stoffels (Hg.), Terrorlandschaften der Seele. Beitrdge zur Theorie
und Therapie von Extremtraumatisierungen, Regensburg 1994, 44-52.



Hoppe / Erinnerung und Verséhnung vor belasteter Vergangenheit 361

Gibt es Wege, auf denen die sich verfesti-
gende Entfremdung {iberwunden werden
kann, die zwischen solchen Gruppen in
der Gesellschaft besteht, die unter System-
unrecht zu leiden hatten, und denjenigen,
denen dies erspart blieb? Unter welchen
Bedingungen kann Verséhnung - in ihrer
individuellen, gesellschaftlichen und poli-
tischen Dimension - gelingen, ist sie also
etwas substanziell Anderes als eine beson-
dere sprachliche Artikulation des Wun-
sches nach business as usual? Wie weit halt
sich ein solches Bemiithen aber zugleich
fern von jener Anmaflung, die das Gegen-
tiber, dessen es in jedem Versohnungshan-
deln bedarf, in die Situation moralischer
Nétigung zu bringen versucht und genau
dadurch die Chance auf tatsdchliche Ver-
s6hnung verspielt?

Eine entscheidende, hiufig jedoch feh-
lende Voraussetzung gerade fiir die indivi-
duelle Dimension von Versohnungsprozes-
sen liegt darin, dass ein Minimum an Ver-
trauen bestehen muss, dass die Suche da-
nach iiberhaupt ernst gemeint ist. Verséh-
nung kann nur dort gelingen, wo das Be-
mithen darum nicht tiberlagert ist vom tak-
tischen Kalkiil des Titers, dadurch die eige-
ne Position aufzuwerten, die Deutungsho-
heit Gber die Situation und damit letztlich
erneut Macht iiber das Opfer zuriickzuge-
winnen. Sie setzt voraus, dass zuvor gesche-
henes Unrecht als solches festgestellt statt
bestritten oder relativiert wird — und sie hat
nur dort eine Chance auf Dauerhaftigkeit,
wo nicht schon der Keim neuen Unrechts
mitgesat wird. Wie sonst sollte jemand, in
dessen Seele sich Erfahrungen des Miss-
brauchs von Macht, von Wiirdeverletzun-

7

gen, Demiitigungen, Verleumdungen, nur
allzu oft auch von Verrat tief eingebrannt
haben, solches Vertrauen in ein Gegeniiber
aufbringen, von dem er weif, dass dessen
Handeln diese Erfahrungen bewirkt hat?
Hierin begegnet haufig zugleich eine beson-
dere Form von Tragik: Wenn ein Mensch
aufgrund traumatischer Erfahrungen sein
Vertrauen in Welt und Menschen in grund-
legender Weise verloren hat, erweist sich
die Angst, sich moglicherweise erneut ei-
nem Anderen ausgeliefert zu sehen, letzt-
lich als starker als der (ohnedies unerfiillba-
re) Wunsch, im eigenen Leben dort wieder
ankniipfen zu kénnen, wo man sich befand,
bevor die traumatische Sequenz der eige-
nen Leidenserfahrungen begann. Wo die-
se Angst und der Versuch, moglicherwei-
se retraumatisierende Situationen zu ver-
meiden, als Unversohnlichkeit beschrieben
und somit in einen moralischen Vorwurf
gegen die Opfer gewendet wird, zeigt sich
nur, wie wenig von dem verstanden wurde,
was sich in thnen wirklich abspielt.

Daran wird erneut deutlich: Versoh-
nung und Vergebung sind dort, wo sie exis-
tenziellen Ernst gewinnen, gerade nicht
einklagbar wie moralische oder rechtliche
Pflichten. Denn sie hangen von Voraus-
setzungen ab, die durch Willensakte allein
nicht herstellbar sind. Nur weniges scheint
hier im Sinn planbarer Schritte moglich zu
sein. Die (wechselseitige) Kraft dazu, nicht
aufzugeben, ist in diesem Prozess oft wich-
tiger als fast alles Ubrige. Der Frage nach
der Wahrheit entrinnt man nicht; ein Op-
fer politischer Verfolgung fasste sie in die
eindringlichen Worte: ,,Ich kann nur ver-
geben, was ich weif3”.

Doch auch die dafiir Verantwortli-
chen bediirfen der Konfrontation mit den

Aus einem personlichen Gesprich mit dem Verfasser. In dhnlicher Weise formulierte Polens

Ministerprasident Jan Olszewski im Dezember 1991: ,Wenn wir vergeben sollen, so wollen
wir wissen, welche Schuld und wem wir vergeben® (zit. nach: Sabine Grabowski, Vom ,,dicken



362 Hoppe / Erinnerung und Versohnung vor belasteter Vergangenheit

tatsachlichen Geschehnissen und ihren
Folgen, um Verdriangung und ideologi-
sche Verblendungen durchbrechen zu kon-
nen, die ihnen das Verwerfliche ihres eins-
tigen Tuns verbergen. Thre innere Wand-
lung diirfte wesentlich davon abhingen,
wie weit sie jhre eigene ehemalige Rolle zu
betrauern imstande sind.

Zeichen von Vergebungsbereitschaft
seitens der vom geschehenen Unrecht Be-
troffenen konnen dabei von grofSer Bedeu-
tung sein. Doch oft liegt hier ein Dilem-
ma, solange sich diese aus den eben dar-
gelegten Griinden dazu nicht imstande se-
hen. Deswegen erweist sich die oft gestell-
te Frage: ,Wer muss bereit sein zum ersten
Schritt?“ als eher verfehlt; sie miisste viel-
mehr lauten: ,Wer ist dazu imstande, und
wie kann man ihr oder ihm dazu helfen?*
Und wie steht es um den zweiten Schritt,
nachdem der erste voller Kraftanstrengung
gegangen wurde? Alle Vergebungsbereit-
schaft lduft ins Leere, wo die Vergebung
nicht angenommen wird. Auch fiir Prozes-
se der Auss6hnung bedarf es deswegen ge-
schiitzter Rdume, in denen das Risiko trag-
bar wird, sich darauf einzulassen - fiir alle
Beteiligten.

V.

Im Blick auf diese Grundverfasstheit ver-
sohnungsbediirftiger Situationen wird man

sensibel dafiir werden, wo hohle Versoh-
nungsrhetorik an die Stelle tatsdchlichen
Versohnungshandelns tritt. Vor allem wird
deutlich, dass alle Schritte, die auf das Ziel
solcher Versohnung bezogen sind oder zu-
mindest in seinem Kontext stehen, auch
dann einen Eigenwert haben, wenn die er-
hoffte Versohnung bis auf weiteres aus-
steht. Dies gilt zuvorderst fiir das Bemii-
hen um authentische Erinnerung. Sie dient
wenigstens drei Zwecken:

Zum einen geht es (wie oben darge-
stellt) darum, mehr Gerechtigkeit in der
Gestaltung von Politik dadurch zu bewir-
ken, dass das kollektive Erinnern vor sei-
ner Verfilschung durch einen selektiven
Umgang mit historischen Tatsachen be-
wahrt wird. Wenn sich stattdessen Zerr-
bilder in den Kopfen einnisten, tut man
schnell Menschen Unrecht, die in dieser
Zeit leben und handeln mussten.

Darin liegt zugleich - zweitens - ein
Beitrag zu wiederherstellender Gerechtig-
keit,* indem sich die beschadigte Wiirde
der Opfer von Gewalt und Systemunrecht
dadurch ein Stiick weit wiederaufrichten
lasst, dass man ihre Erfahrungen im 6ffent-
lichen Raum zu Wort kommen ldsst. Denn
dadurch kann verhindert werden, dass sie
gesellschaftlich isoliert und in ihrer Situati-
on gefangen bleiben. Dies ist moglich etwa
durch Zeitzeugengespréiche in Gedenkstit-
ten, Schulen und Hochschulen. Denn nicht
zuletzt wird die Wahrnehmung, isoliert zu

Strich“ zur ,Durchleuchtung® Ansitze der Vergangenheitsbewiltigung in Polen, in: Osteuropa

48 (1998), H. 10, 1015-1023, hier: 1017.

Das Konzept der restaurative justice spielte eine Schliisselrolle in dem Projekt des anglika-

nischen Erzbischofs von Kapstadt, Desmond Tutu, nach dem Ende des siidafrikanischen Apart-
heid-Regimes durch die Errichtung einer Wahrheits- und Verséhnungskommission (Truth and
Reconciliation Commission) einen Beitrag dazu zu leisten, dass die Gesellschaft nicht auf Dauer
in Verantwortliche fiir politische Verbrechen und deren Nutzniefler auf der einen, in Opfer des
Apartheid-Regimes und ihre Hinterbliebenen andererseits gespalten bleiben sollte. Zehn Jahre
nach dem Ende dieses Prozesses nahm er zu dessen Ergebnissen kritisch Stellung, vor allem
wegen der Weigerung vieler Téter, zu ihren Taten zu stehen und auf die Opfer zuzugehen, die
bis in die Gegenwart hinein unter deren Folgen leiden.



Hoppe / Erinnerung und Verséhnung vor belasteter Vergangenheit 363

sein, dadurch verstérkt, dass es den Betrof-
fenen unmoglich ist, tiber das von ihnen
Erlittene zu sprechen - sei es, weil die Tie-
fe der eigenen Verletzungen dies verwehrt,
sei es, weil die lebensweltlichen Plausibi-
lititen der Gegenwart hierfiir keinen Ort
mehr zu bieten scheinen.

Menschen, die sich fiir Formen der
Zeitzeugenschaft zur Verfiigung stellen,
berichten dagegen oft, dass sie ihre Tétig-
keit auch als einen Weg erfahren, mit ih-
rem Wissen um die Realitdt abgriindiger
Dimensionen des Menschseins weiterleben
zu konnen.’ Vor allem jedoch zeigt sich bei
den Zuhorenden in solchen Zeitzeugenge-
sprachen immer wieder, wie tief sie diese
Begegnungen beeindrucken. Denn sie er-
fahren in ihnen Dimensionen des Gesche-
henen, die durch andere mediale Formen
der Erinnerungsarbeit nur unzureichend
zur Darstellung kommen kénnen. Die mo-
derne Gedenkstittenpadagogik hat daraus
bereits Konsequenzen gezogen. Nahezu
in jeder Ausstellung findet man heute das
Angebot, Interviewausziige mit Menschen
anzuhoren, die iiber ihre damalige Lebens-
und Erlebnissituation berichten. Oft sind
sie wertvolle Ergianzungen dessen, was
man aus Schautafeln oder Kommentartex-
ten entnehmen kann.

Drittens dient authentisches Erinnern
dem Ziel, die Wiederholung solcher Erfah-
rungen in dhnlicher Form in der Zukunft
zu verhindern. Denn solches Erinnern be-
wirkt zugleich, dass die Verursachungsfak-
toren und Verantwortlichkeiten fiir das den
Opfern zugefiigte Leid auch nach Uberwin-

dung dieser Strukturen nicht dem kollekti-
ven Vergessen anheimfallen. Je griindlicher
und genauer diese Bemiithungen sich gestal-
ten, umso eher werden auch die teils subti-
len, teils brutalen politischen und sozialen
Mechanismen erkennbar, die in Unrechts-
verhiltnisse hineinfithren, welche, ein-
mal etabliert, nur schwer wieder {iberwun-
den werden konnen. Gerade in einer Zeit,
in der sich populistische Tendenzen bis hin
zu offen autoritiren Politikkonzepten er-
neut Geltung verschaffen, ldsst sich durch
das Wachhalten der Erinnerung an die po-
litische und soziale Wirklichkeit von Dikta-
turen dazu beitragen, dass Menschen gegen
solche Trends widerstandsfahig bleiben.
Eine weitere, in ihrer Bedeutung hau-
tig unterschatzte Moglichkeit, die verletzte
Wiirde von Betroffenen wiederaufzurich-
ten, besteht darin, niedrigschwellig kon-
zipierte psychosoziale Hilfsangebote be-
reitzuhalten. Denn am wichtigsten diirf-
te es sein, den Betroffenen dabei zu helfen,
dass sie mit den Beschiddigungen weiter-
leben konnen, welche die unversohnte Si-
tuation in ihnen angerichtet hat: Sie sollen
nicht in ihrer Opferrolle ausharren miis-
sen, vielmehr zu Uberlebenden der trau-
matischen Erfahrungen werden. Christian
Pross und Sepp Graessner vom Berliner Be-
handlungszentrum fiir Folteropfer haben
den entscheidenden Punkt prignant for-
muliert: ,,Die wichtigsten Voraussetzun-
gen fir das Weiterleben nach einem Trau-
ma, die wichtigsten Heilungsfaktoren, sind
Sicherheit, Autonomie und die Moglich-

keit zum Aufbau einer neuen Existenz.“°

Wiederherstellende Gerechtigkeit schlief3t zudem ein, die Moglichkeiten individueller Rehabi-

litierungen und Entschadigungen zu verbessern. Denn noch immer stehen viele Betroffene vor
fiir sie fast uniiberwindlichen Hiirden bei der Durchsetzung ihrer Anspriiche.

10

Christian Pross/ Sepp Graessner, 10 Jahre Behandlungszentrum fiir Folteropfer. Suche nach

Wegen zu einer Traumatherapie von Fliichtlingen und politisch Verfolgten, in: Angelika
Birck/ Christian Pross/ Johan Lansen (Hg.), Das Unsagbare. Die Arbeit mit Traumatisierten im
Behandlungszentrum fiir Folteropfer Berlin, Berlin 2002, 1-16, hier: 13.



364 Hoppe / Erinnerung und Versohnung vor belasteter Vergangenheit

Die Heilungschancen von traumatisierten
Menschen hiangen wesentlich davon ab,
ob die traumatisierende Situation verldss-
lich in der Vergangenheit liegt oder aber
ob man weiterhin Griinde hat, ihre Wie-
derkehr zu befiirchten. Auf dem Weg zur
Heilung, der die Ressourcen des traumati-
sierten Menschen bis an seine Grenzen be-
anspruchen kann, sind geschiitzte Rdume
besonders wichtig, in denen Vertrauensbe-
ziehungen behutsam wiederaufgebaut wer-
den konnen. So soll es moglich werden,

Weiterfithrende Literatur:

Dan Diner, Gegenldufige Gedéachtnisse.
Uber Geltung und Wirkung des Holocaust,
Gottingen 2007. Der Essay untersucht die
Veranderungen und teils absichtsvollen
Verzerrungen in der Entwicklung der kol-
lektiven Erinnerung an die Shoah in unter-
schiedlichen Kontexten sowie ihre politi-
schen und gesellschaftlichen Auswirkun-
gen.

Martin Doerry, ,Nirgendwo und iiberall
zu Haus® Gespriche mit Uberlebenden
des Holocaust, Miinchen 2008. Das Buch
enthilt Interviews mit bekannten Wissen-
schaftlern und Publizisten zu der Frage,
wie sich ihr individuelles Leben und Erle-
ben durch die Folgen der Verfolgung ver-
anderte.

Sandra Pingel-Schliemann, Zersetzen. Stra-
tegie einer Diktatur, Berlin 2002. Die Ab-
handlung analysiert die psychologischen
Methoden, mit denen der Staatssicher-
heitsdienst der ehemaligen DDR das Leben
von Menschen systematisch zerstorte, und
beschreibt die psychosozialen Folgen ihrer
Anwendung fiir die Betroffenen.

11

trotz der erlittenen Schéadigungen For-
men der alltagspraktischen Lebensbewilti-
gung zu entdecken und die dazu notwen-
digen Kraftressourcen in sich zu erschlie-
fen. Das Ziel besteht darin, zu der Wahr-
nehmung zu gelangen: ,,Ja, ich war ein Op-
fer, aber letztlich haben mich die Verfol-
ger nicht besiegt. Es ist Vergangenheit, ich
habe noch ein Leben danach.“"

Fir solche heilenden Veridnderungs-
moglichkeiten der Situation der Betroffe-
nen Sorge zu tragen, miisste fiir alle, die fiir
den Umgang mit belasteter Vergangenheit
eine Mitverantwortung empfinden, an ers-
ter Stelle stehen. Doch es herrscht ein gro-
es Missverhaltnis zwischen dem erkenn-
baren Bedarf an solcher Hilfe, die nicht
nur stark traumatisierte Menschen benéti-
gen, einerseits und den dafiir bereitgestell-
ten personellen und finanziellen Ressour-
cen andererseits.

Zugleich zeigen Erfahrungen aus
Transformationsprozessen auch auflerhalb
Deutschlands und Europas in jlingster Zeit,
dass die Reichweite solcher Hilfsmoglich-
keiten entscheidend davon abhéngt, ob sie
in einem ,aufarbeitungsfreundlichen® ge-
sellschaftlichen Klima angenommen wer-
den konnen. Nur dann kann das Vertrau-
en darauf wachsen, dass die in der Trans-
formationsperiode angestofSenen Prozesse
eine Chance auf Stabilitit und Dauerhaf-
tigkeit erhalten. Dazu gehért nicht zuletzt,
dass gerade die moralischen Bedeutungs-
gehalte dieser Neuorientierung im Alltag
thematisch werden.

Insgesamt konnen alle diese Bemii-
hungen dazu beitragen, dass eine fatale
Historisierung von individuellen wie kol-
lektiven Unrechtserfahrungen vermieden
wird. Denn das, was zwar zeitlich immer

Norbert F. Gurris, Interview, veroffentlicht im 4. Tatigkeitsbericht der Landesbeauftragten fiir

die Unterlagen des Staatssicherheitsdienstes der ehemaligen DDR in Sachsen-Anhalt, Magde-

burg 1998, 108-114, hier: 113.



Hoppe / Erinnerung und Verséhnung vor belasteter Vergangenheit 365

weiter zuriickliegt, ist doch in politisch-
moralischer Hinsicht langst nicht Vergan-
genheit. Wie sehr es die sozialen und po-
litischen Verhiltnisse in der Gegenwart
prégt, ist freilich denjenigen, welche die
zuriickliegende Epoche selbst miterlebt
haben, auf ganz andere Weise bewusst als
den erst spdter geborenen Generationen.
Historisch betrachtet ist die zeitliche Dis-
tanz etwa zu den Ereignissen der Friedli-
chen Revolution in der ehemaligen DDR
und der Jahre davor eher kurz. Innerhalb
wie auflerhalb Europas beginnen viele Dis-
kurse, in denen belastende Erinnerungen
an eine belastete Epoche zum Thema wer-
den, iitberhaupt erst nach einer solchen Pe-
riode, in der ein wachsender Abstand zum
unmittelbaren Erleben das Erinnerte ein
Stiick weit ertraglicher gemacht hat.

% % %

Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen
gewinnt die Rede von Verséhnung im po-
litischen Kontext eine gegeniiber dem her-
kémmlichen Verstandnis unterschiedliche
Bedeutung: Verséhnung erscheint so nicht
als ein einmaliger Akt, sondern als mogli-
ches und zu erhoffendes Ergebnis eines ldn-
gerfristigen individuellen, gesellschaftlichen
und politischen Prozesses, eines Ringens um
eine angemessene Auseinandersetzung mit
Erfahrungen von Systemunrecht und orga-
nisierter Gewalt, dessen Auswirkungen bis

in die Gegenwart hineinreichen. Zugleich
wird an den anspruchsvollen Vorausset-
zungen dieses Prozesses deutlich, dass sein
Ziel sich nur erreichen ldsst, wenn es glei-
chermaflen engagiert und mit Beharrungs-
vermogen verfolgt wird — auch machtvol-
len Gegenstrémungen und dem fortdau-
ernden Kampf um die Deutungshoheit
hinsichtlich der Inhalte der kollektiven Er-
innerung zum Trotz.

Der Autor: Univ.-Prof. Dr. Thomas Hop-
pe, Jg. 1956, Studium der Philosophie, Theo-
logie und Pddagogik in Frankfurt/M. und
Miinster/Westf., dort Habilitation fiir das
Fach Christliche Sozialwissenschaften 1997.
Professur fiir Sozialethik an der Helmut-
Schmidt-Universitdt Hamburg. Verdffent-
lichungen zum Thema (Auswahl): Men-
schenrechte im Spannungsfeld von Freiheit,
Gleichheit und Solidaritit. Grundlagen ei-
nes internationalen Ethos zwischen univer-
salem Geltungsanspruch und Partikulari-
titsverdacht, Stuttgart 2002; Von der Last
der Erinnerung. Zum Umgang mit jiings-
ter Vergangenheit im geeinten Deutschland,
in: Werner Schreer / Georg Steins (Hg.), Auf
neue Art Kirche sein. Wirklichkeiten — He-
rausforderungen - Wandlungen, Miinchen
1999, 320-336; Agraphoi Nomoi. Zur Auf-
arbeitung von Systemunrecht mit den Mit-
teln des Strafrechts, in: Gerhard Gdde (Hg.),
Horen - Glauben - Denken, Miinster 2005,
287-309.





