
356

Thomas Hoppe

Erinnerung und Versöhnung vor dem 
Hintergrund belasteter Vergangenheit

◆ Menschen – das Individuum genauso wie das Kollektiv – haben das Be-

dürfnis, Unrechtserfahrungen zu bewältigen; sie streben nach Versöhnung 

und Heilung. Um das zu ermöglichen, votiert unser Autor für eine sorg-

fältige Aufarbeitung der Vergangenheit in Form einer „authentischen Er-

innerung“, die Opfer wie Täter mit einbezieht und unvereinbare Narrative 

vermeidet. Dabei versteht er Versöhnung als Prozess, ohne von deren Ge-

lingen den Sinn solchen Bemühens abhängig zu machen. (Redaktion)

Mehr als ein Vierteljahrhundert liegt die 

große politische Epochenwende in Europa 

im Herbst 1989 zurück. Noch immer su-

chen Menschen nach Antwort auf die als 

bedrängend empfundene Frage, wie den 

Erinnerungen an durch politische Repres-

sion verursachtes Unrecht und Leid in der 

Zeit des Kalten Krieges und der Teilung 

Europas standzuhalten wäre – allen Versu-

chen zum Trotz, sich durch eine entschlos-

sene Wendung des Blickes „nach vorn“ vor 

ihnen zu bewahren. Auch weiter zurück-

liegende Ereignisse, vor allem aus der Zeit 

des Nationalsozialismus, überschatten bis 

heute die Lebensmöglichkeiten der inzwi-

schen hochbetagten Zeitzeugen. Und bald 

nach dem Ende des Kalten Krieges, mit 

dem Ausbruchs des blutigen Konflikts im 

ehemaligen Jugoslawien im Sommer 1991, 

trat dort an die Oberfläche, was in den Tie-

fenschichten des kollektiven Gedächtnis-

ses der beteiligten Parteien seit langem 

präsent war, obgleich es zuvor nicht offen 

artikuliert werden konnte: Die Erinnerung 

an physische Gewalt, nicht minder aber die 

psychischen Auswirkungen anderer gra-

vierender Unrechtserfahrungen, die man 

von den jeweiligen Nachbarn erlitten hat-

te. Mit wachsendem zeitlichem Abstand zu 

solchen Ereignissen rückt vielleicht man-

ches Detail in diffuser werdende Gedächt-

nisschichten ein, dafür treten Schlüsselsi-

tuationen des Geschehenen und die gro-

ßen Linien seiner Verläufe umso konturen-

schärfer ins Licht.

I.

Vor diesem Hintergrund wuchs die Skep-

sis im Umgang mit der moralischen For-

derung nach Versöhnung, die vornehm-

lich in Umbruchzeiten von zahlreichen 

Stimmen erhoben wird. Es wurde offenbar, 

dass Versöhnung nichts ist, was sich durch 

öffentliche Proklamationen gewisserma-

ßen verordnen lässt. Vielmehr kommt es 

entscheidend darauf an, zunächst korrekt 

zu erfassen, worin die versöhnungsbedürf-

tige Situation genauerhin besteht und wo 

ihre Ursachen liegen. Ohne den Versuch 

einer sorgfältigen historisch-politischen 

Aufarbeitung der belasteten Vergangenheit 

bleibt es bei der Konfrontation miteinan-

der unvereinbarer Narrative. Dies gilt ins-

besondere für bewaffnete Konflikte: Oft 

weist jede Seite der anderen die Haupt-, 

wenn nicht gar die Alleinschuld für die 

Traumata der Vergangenheit zu und kann, 

wie der Jugoslawienkonflikt nur zu deut-

ThPQ 166 (2018), 356 –365



357

lich zeigt, sich aus diesem Narrativ bedie-

nen, um eigene Gewaltanwendung in der 

Gegenwart zu rechtfertigen.

Ein vergleichbarer Kampf um die 

„Deutungshoheit“ für die Handlungszu-

sammenhänge jüngster Geschichte lässt 

sich in vielen Ländern beobachten, die nach 

1990 Transformationsprozesse durchlaufen 

haben, in denen die Grundpfeiler des bis-

herigen politischen Systems zum Einsturz 

kamen. Dabei entsteht immer wieder die 

Gefahr, dass die Verantwortlichen für poli-

tisches Systemunrecht auch unter den neu-

en Verhältnissen im öffentlichen Diskurs 

gegenüber den noch lebenden Opfern sol-

chen Unrechts dominieren. So droht Un-

recht, das in der Vergangenheit begann, 

in der Gegenwart weiter zu wirken, und es 

wird verhindert, dass dessen Opfer zu die-

sen Unrechtserfahrungen innerlich eine 

distanziertere Haltung einnehmen können 

– obwohl dies oft als die einzige Möglich-

keit erscheint, mit den leidvollen Erinne-

rungen leben zu können.

Aufarbeitung der belasteten Vergan-

genheit erweist sich angesichts dieser Sach-

lage selbst als ein moralisches Erfordernis, 

das gegenüber der Aufgabe der Versöh-

nung prioritär sein muss, weil erst solche 

Aufarbeitung die Voraussetzungen für et-

was schafft, worauf sich tragfähige Ver-

söhnungsprozesse gründen lassen: die Ge-

winnung einer authentischen Erinnerung. 

Dazu gehört, die im Einzelnen durchaus 

unterschiedlichen Formen der Mitverant-

wortung für das in der Vergangenheit ge-

schehene Leid, jenseits von Legitimations-

legenden und geschönten, selektiven Nar-

rativen, in den Blick zu nehmen. Dabei ist 

genau darauf zu achten, wie Handlungsket-

ten entstanden, die zu katastrophalen Fol-

gen gerade in humanitärer Hinsicht führ-

ten, und welche Interdependenzen ihren 

Verlauf bestimmten. Zugleich darf dieser 

Befund nicht generalisiert werden: Zahl-

lose Menschen fielen Gewalthandlungen 

zum Opfer, ohne dass bei ihnen zugleich 

Anteile irgendeiner Mitverantwortung 

zu verzeichnen wären; sie wurden ver-

folgt und ermordet allein deswegen, weil 

sie z. B. einer anderen ethnischen bzw. so-

zialen Gruppe angehörten. Eine relativis-

tische, auf tendenzielle Gleichsetzung der 

Beteiligten zielende Beschreibung der Tä-

ter-Opfer-Problematik wäre daher neu-

es schwerwiegendes Unrecht, zudem gera-

de das Gegenteil einer authentischen Erin-

nerung.

Über längere Zeiträume begegnen zu-

dem persönliche Konstellationen, die sich 

nicht auf nur eine der angegebenen Kate-

gorisierungen beziehen lassen: So spiegeln 

sich Biografien, in denen aus Tätern später 

Opfer werden, aber auch solche, in denen 

frühere Opfer sich zu Tätern wandelten, in 

den Akten der Staatssicherheit der ehema-

ligen DDR mehr als nur gelegentlich wider. 

Überaus schmerzliche Wunden blieben bei 

Menschen zurück, welche die Staatsmacht 

zunächst nicht als ihnen feindliches Ge-

genüber erlebten, sondern in die Koope-

ration mit deren Organen ebenso syste-

matisch wie schleichend verstrickt wur-

den. Die mehr oder minder starke Über-

zeugung, im Sinne einer guten Sache zu 

handeln, stand nicht selten am Beginn die-

ser Art von Zusammenarbeit; wurde später 

das Ausmaß deutlicher, in welchem man 

dadurch an systembedingtem Unrecht be-

teiligt wurde, gelang es jedoch meist nicht 

mehr, sich daraus ohne Weiteres zurück-

zuziehen. Wer aber realisiert, dass er sein 

Handeln ab einem bestimmten Punkt mit 

seinem Gewissen nicht mehr vereinbaren 

kann, gerät dadurch in eine innere Situati-

on, die ihn als moralisches Subjekt zu zer-

brechen vermag. Wo Verdrängungsmecha-

nismen nicht mehr weiterhelfen, kann es 

Hoppe / Erinnerung und Versöhnung vor belasteter Vergangenheit



358

daher sehr schwer werden, mit einer sol-

chen Situation auf Dauer zu leben. Gerade 

die Techniken der Verstrickung bedeuten 

damit einen besonders nachhaltig schädi-

genden „Angriff auf die Seele“.1

Der oft beklagenswerten Lage vieler 

Betroffener stehen manche Indifferenzen 

auf Seiten derer, die in diese Rolle nicht ge-

rieten, sowie die nicht selten anzutreffen-

den Rechtfertigungsstrategien der Verant-

wortlichen für das geschehene Systemun-

recht gegenüber. Solche Strategien beru-

hen nur teilweise auf ideologischen Be-

gründungsmustern. Vielmehr muss beun-

ruhigen, in welchem Ausmaß ein Handeln, 

das zur Zerstörung einer Persönlichkeit 

geführt haben kann, als unter den obwal-

tenden Systemzwängen konsequent und 

unvermeidlich interpretiert und womög-

lich subjektiv tatsächlich so wahrgenom-

men wurde. Auf diese Weise lässt sich die 

Erfüllung der jeweiligen funktionalen Auf-

gabe im Systemzusammenhang mit der 

Überzeugung verbinden, persönlich keine 

unehrenhaften Motive gehabt und im Ein-

zelfall vielleicht sogar manche Milderung 

ansonsten noch unerträglicherer Zustände 

bewirkt zu haben. Das Erschrecken über 

die Folgen eigenen Handelns wird auch 

dadurch gehemmt, dass die dafür Verant-

wortlichen den Betroffenen in den meisten 

Fällen nicht mehr begegnen. Täter-Opfer-

Gespräche, also bewusst intendierte Zu-

sammentreffen, sind bis heute überaus sel-

ten, und die meisten von ihnen scheitern 

erfahrungsgemäß.

1 Dies gilt dann noch verstärkt, wenn nicht Erwachsene, sondern Kinder und Jugendliche im Fo-
kus entsprechender Anwerbungsstrategien stehen. Vgl. etwa Klaus Behnke / Jürgen Wolf (Hg.), 
Stasi auf dem Schulhof. Der Missbrauch von Kindern und Jugendlichen durch das Ministerium 
für Staatssicherheit, Berlin 1998.

2 Eindrucksvoll beschrieben werden diese Zusammenhänge bei Lothar de Maizière, Zwischen 
Anpassung und Verweigerung. Konsequenzen aus dem Leben in einem totalitären Staat, in: 
Kirchliche Zeitgeschichte 4 (1991), H. 2, 412– 422.

II.

Wenigstens auf den ersten Blick unsicht-

bar scheint das Leid, das auf einer Gesell-

schaft lastet, in der Menschen zusammen-

leben müssen, die einander einst als von 

Unrecht Betroffene und als dafür Verant-

wortliche gegenüberstanden. Dennoch 

bleibt es in eminenter Weise präsent und 

wirksam. Hierbei geht es nicht nur um die 

Folgen persönlich verantworteter Schuld 

im geläufigen Sinn des Wortes, wie sie im 

Kontext von Verstrickung in der Verfol-

gung Andersdenkender vorliegen. Viel-

mehr lässt sich zeigen, wie sehr auch etli-

chen alltäglichen Handlungszusammen-

hängen, in denen Menschen sich vorfan-

den, tragische Züge zukamen. Der Versuch, 

wenigstens im eigenen Handlungsrahmen 

Unrecht und Leid zu mindern, konnte da-

rauf hinauslaufen, auf andere Weise dem 

Unrecht aufzuhelfen, seine Wirksamkeit 

noch zu steigern. Erfahrungen von Aus-

weglosigkeit und Ohnmacht prägen die 

Erinnerung unzähliger Menschen, und da-

mit zugleich ihr Lebensgefühl in der Ge-

genwart.2

Viele wissen darum, dass sie gerade in 

moralischer Hinsicht nur allzu oft nicht als 

Subjekt eigener Entscheidungen respek-

tiert, sondern auf subtile oder brachiale 

Weise fremdbestimmt worden sind. Auch 

diese Erinnerung an eine spezifische Form 

der Demütigung, die den Kern der eige-

nen Persönlichkeit antastete und der man 

weitgehend wehrlos gegenüberstand, wirkt 

wie ein Gift, das in der Seele nur sehr lang-

Hoppe / Erinnerung und Versöhnung vor belasteter Vergangenheit



359Hoppe / Erinnerung und Versöhnung vor belasteter Vergangenheit

sam abgebaut werden kann.3 Denn es zer-

stört im Innersten das Empfinden, als Per-

son einen Wert und Eigenstand zu besit-

zen, der für Andere nicht verfügbar ist und 

durch sie nicht verletzt werden darf. An-

gesichts solcher Erfahrungen hat der is-

raelische Philosoph Avishai Margalit ge-

zeigt, dass der Grundsatz, dass Menschen 

nicht gedemütigt werden dürfen, den Aus-

gangspunkt jeder Ethik darstellt, welche 

die menschliche Würde als systematisches 

Zentrum ihrer Argumentation ausweist.4 

Vor dem Hintergrund der Kontrasterfah-

rung, was es heißt, gedemütigt zu werden, 

wird die Bedeutung des Topos Menschen-

würde überhaupt erst verständlich. Men-

schen haben ein Recht darauf, weder durch 

ihre Mitmenschen noch durch politische, 

gesellschaftliche oder religiöse Institutio-

nen gedemütigt zu werden.

Zu den langwirkenden Folgen der An-

wendung physischer, aber auch psychischer 

Gewalt gehört der Verlust des Vertrauens in 

diejenigen, von denen solche Gewalt erfah-

ren wurde. Die Überlebenden von Kriegen 

und Bürgerkriegen sind vielfach für ihr Le-

ben von den Traumatisierungen gezeich-

net, welche durch die direkte Konfronta-

tion mit den unterschiedlichen Erschei-

nungsformen organisierter Gewalt ent-

standen sind. Menschliche Verarbeitungs-

möglichkeiten solcher Situationen haben 

ihre Grenzen; daraus ergeben sich zahlrei-

che Beeinträchtigungen im späteren alltäg-

lichen Leben, bis hin zu manifesten Krank-

heitsbildern als Ausdruck einer Reakti-

3 Beispiele hierfür gibt Doris Denis, Kognitiv-verhaltenstherapeutische Behandlung psychischer 
Folgestörungen nach politischer Inhaft ierung in der DDR, in: Stefan Trobisch-Lütge / Karl-Heinz 
Bomberg (Hg.), Verborgene Wunden. Spätfolgen politischer Traumatisierung in der DDR und 
ihre transgenerationale Weitergabe, Gießen 2015, 301–320.

4 Vgl. Avishai Margalit, Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, Berlin 1997, sowie 
Peter Bieri, Eine Art zu leben. Über die Vielfalt menschlicher Würde, München 2013.

5 Vgl. Uta Gerhardt / Th omas Karlauf (Hg.), Nie mehr zurück in dieses Land. Augenzeugen be-
richten über die Novemberpogrome 1938, Berlin 2011.

on auf die auch somatisch gespeicherten, 

nicht bewältigbaren traumatischen Erin-

nerungen. In ähnlicher Weise kann das Le-

ben eines Menschen durch das fortgesetz-

te Erleiden psychischer Gewalt geschädigt 

werden, wie sie im Kontext von politischer 

Verfolgung als einer der Ausdrucksformen 

systemischen Unrechts häufig ausgeübt 

wird. Viele Opfer solcher Verfolgungsmaß-

nahmen erlebten oft jahrelang andauern-

de Phasen von außen induzierter existen-

zieller Verunsicherung und starker Ängste, 

die ihre Selbstwahrnehmung wie ihre inne-

ren Bilder von der sie umgebenden sozia-

len Welt grundlegend veränderten. Das da-

mals Erlittene bewirkte, dass man sich auch 

in der Gegenwart auf Verhältnisse, die in 

einem herkömmlichen Sinn „normal“ zu 

sein scheinen, nicht mehr verlassen, ja wo-

möglich nicht einmal versuchsweise auf sie 

einlassen kann – zu wenig scheint in sol-

chen Kontexten einigermaßen sicher zu 

sein, dass man riskieren könnte, in ihnen 

zu leben, als sei man unbefangen.

Menschen, die in Deutschland in den 

Jahren der nationalsozialistischen Diktatur 

Verfolgung erlitten und denen es auf oft ge-

fahrvollen Wegen gelang, aus diesem Land 

zu fliehen, berichteten nachher überein-

stimmend, fortan sei es zum wichtigsten 

Ziel ihres Lebens geworden, nie wieder an-

deren Menschen ausgeliefert zu sein.5 Auch 

nach dem Ende der Bedrohungssituati-

on war es für die meisten sehr schwer und 

für viele von ihnen letztlich unmöglich, 

aus dem innerpsychischen „Überlebens-



360

modus“ wieder herauszufinden, der ih-

nen in der Zeit der Verfolgung aufgezwun-

gen worden war. Neben dem Versuch, un-

erträgliche Erinnerungen abzuspalten und 

zu verdrängen, war eine charakteristische 

Erscheinungsform dieser Existenzweise im 

Überlebensmodus, dass es den Betroffe-

nen in der Regel nicht möglich war, über 

das von ihnen Erlittene zu sprechen – au-

ßer mit Menschen, von denen sie wussten, 

dass sie ihr Schicksal teilten.6

Die kollektive Erfahrung von organi-

sierter Gewalt wie auch von systemischem 

Unrecht führt deswegen zu einer bleiben-

den Zäsur der Lebenswelten. Menschen, die 

zu Betroffenen von solchen Erfahrungen 

wurden, empfinden sich als von jenen ge-

trennt, die psychische oder physische Ge-

waltanwendung verantworteten oder still-

schweigend akzeptierten. Letzteren gelingt 

es meist, in und nach „Wendezeiten“ in der 

unter neuen politischen Vorzeichen entste-

henden gesellschaftlichen Realität wieder 

Fuß zu fassen. Nicht selten können sie sich 

erfolgreich darin etablieren, ja den Gang 

der weiteren Entwicklung maßgeblich mit-

bestimmen. Denjenigen, welche die Erfah-

rungen des Opfer-Seins in sich tragen, fällt 

dies ungleich schwerer. Menschen, die un-

ter den Systembedingungen einer autoritä-

ren Herrschaftsform ausgegrenzt und ver-

folgt wurden, sehen sich vielfach auch un-

ter gewandelten politischen Bedingun-

gen wiederum marginalisiert und von der 

großen Mehrheit weitgehend isoliert. Dies 

schon deswegen, weil kaum ein Außen-

stehender von ihren Erfahrungen und ih-

rer Lebenssituation Kenntnis nehmen will 

und sich in sie einzufühlen vermag. Dieje-

nigen, die für die Verursachung schwerer 

Traumata verantwortlich sind, können sich 

6 Vgl. Nathan Durst, Über die Einsamkeit und das unendliche Trauern von alternden Überleben-
den des Holocaust, in: Hans Stoff els (Hg.), Terrorlandschaft en der Seele. Beiträge zur Th eorie 
und Th erapie von Extremtraumatisierungen, Regensburg 1994, 44 –52.

kaum in die Lebenssituation der Traumati-

sierten hineinversetzen – umgekehrt aber 

erinnern sich viele der von Traumatisie-

rungen Betroffenen noch recht gut daran, 

wie sich ihre Wahrnehmung von Umwelt 

und eigenem Selbst vor den Ereignissen 

anfühlte, die zur Traumatisierung führten.

Attributionen verschieben sich dabei: 

Galt zuvor das Leben in einer durchschnitt-

lichen bürgerlichen Zivilität als „Normal-

welt“, so tritt an die Stelle dieser für das ei-

gene Lebenskonzept grundlegenden Hy-

pothese nun die Befürchtung, die gesuch-

te Normalität sei eher in der Welt der Ge-

fängnisse, des Lagers, des Krieges oder Bür-

gerkrieges anzutreffen – damit aber eine 

Normalität, in der zu überleben nur mit 

viel Glück und innerer Stärke werde gelin-

gen können. Phasen außerhalb von Gefan-

genschaft oder ohne äußere Gewaltanwen-

dung gelten nur als vorübergehende Unter-

brechung verhängnisvoller Ereignisketten, 

welche die Betroffenen – und sei es in der 

Form unablässiger Bedrohtheitswahrneh-

mung – ein Leben lang im Griff haben.

Im Verhältnis derer, die für Unrechts-

erfahrungen verantwortlich sind, zu de-

nen, die eine gewisse Distanz zur Tat, aber 

auch zu den von ihr Betroffenen hielten, 

sind lebensweltliche Zäsuren vergleichba-

rer Art hingegen kaum spürbar. Dies mag 

ein Stück weit erklären, warum gerade in 

Transformationsgesellschaften oft ein aus-

gesprochener gesellschaftlicher Druck auf 

möglichst schnelle Reintegration der Be-

lasteten in die jeweils neuen politischen 

Systemstrukturen wahrzunehmen ist. Da-

gegen fehlt es weitgehend an angemesse-

nen Versuchen, die Lage der Opfer in ihrer 

ganzen Tragweite zur Kenntnis zu nehmen 

und wenigstens zu lindern.

Hoppe / Erinnerung und Versöhnung vor belasteter Vergangenheit



361Hoppe / Erinnerung und Versöhnung vor belasteter Vergangenheit

III.

Gibt es Wege, auf denen die sich verfesti-

gende Entfremdung überwunden werden 

kann, die zwischen solchen Gruppen in 

der Gesellschaft besteht, die unter System-

unrecht zu leiden hatten, und denjenigen, 

denen dies erspart blieb? Unter welchen 

Bedingungen kann Versöhnung – in ihrer 

individuellen, gesellschaftlichen und poli-

tischen Dimension – gelingen, ist sie also 

etwas substanziell Anderes als eine beson-

dere sprachliche Artikulation des Wun-

sches nach business as usual? Wie weit hält 

sich ein solches Bemühen aber zugleich 

fern von jener Anmaßung, die das Gegen-

über, dessen es in jedem Versöhnungshan-

deln bedarf, in die Situation moralischer 

Nötigung zu bringen versucht und genau 

dadurch die Chance auf tatsächliche Ver-

söhnung verspielt?

Eine entscheidende, häufig jedoch feh-

lende Voraussetzung gerade für die indivi-

duelle Dimension von Versöhnungsprozes-

sen liegt darin, dass ein Minimum an Ver-

trauen bestehen muss, dass die Suche da-

nach überhaupt ernst gemeint ist. Versöh-

nung kann nur dort gelingen, wo das Be-

mühen darum nicht überlagert ist vom tak-

tischen Kalkül des Täters, dadurch die eige-

ne Position aufzuwerten, die Deutungsho-

heit über die Situation und damit letztlich 

erneut Macht über das Opfer zurückzuge-

winnen. Sie setzt voraus, dass zuvor gesche-

henes Unrecht als solches festgestellt statt 

bestritten oder relativiert wird – und sie hat 

nur dort eine Chance auf Dauerhaftigkeit, 

wo nicht schon der Keim neuen Unrechts 

mitgesät wird. Wie sonst sollte jemand, in 

dessen Seele sich Erfahrungen des Miss-

brauchs von Macht, von Würdeverletzun-

7 Aus einem persönlichen Gespräch mit dem Verfasser. In ähnlicher Weise formulierte Polens 
Ministerpräsident Jan Olszewski im Dezember 1991: „Wenn wir vergeben sollen, so wollen 
wir wissen, welche Schuld und wem wir vergeben“ (zit. nach: Sabine Grabowski, Vom „dicken 

gen, Demütigungen, Verleumdungen, nur 

allzu oft auch von Verrat tief eingebrannt 

haben, solches Vertrauen in ein Gegenüber 

aufbringen, von dem er weiß, dass dessen 

Handeln diese Erfahrungen bewirkt hat? 

Hierin begegnet häufig zugleich eine beson-

dere Form von Tragik: Wenn ein Mensch 

aufgrund traumatischer Erfahrungen sein 

Vertrauen in Welt und Menschen in grund-

legender Weise verloren hat, erweist sich 

die Angst, sich möglicherweise erneut ei-

nem Anderen ausgeliefert zu sehen, letzt-

lich als stärker als der (ohnedies unerfüllba-

re) Wunsch, im eigenen Leben dort wieder 

anknüpfen zu können, wo man sich befand, 

bevor die traumatische Sequenz der eige-

nen Leidenserfahrungen begann. Wo die-

se Angst und der Versuch, möglicherwei-

se retraumatisierende Situationen zu ver-

meiden, als Unversöhnlichkeit beschrieben 

und somit in einen moralischen Vorwurf 

gegen die Opfer gewendet wird, zeigt sich 

nur, wie wenig von dem verstanden wurde, 

was sich in ihnen wirklich abspielt.

Daran wird erneut deutlich: Versöh-

nung und Vergebung sind dort, wo sie exis-

tenziellen Ernst gewinnen, gerade nicht 

einklagbar wie moralische oder rechtliche 

Pflichten. Denn sie hängen von Voraus-

setzungen ab, die durch Willensakte allein 

nicht herstellbar sind. Nur weniges scheint 

hier im Sinn planbarer Schritte möglich zu 

sein. Die (wechselseitige) Kraft dazu, nicht 

aufzugeben, ist in diesem Prozess oft wich-

tiger als fast alles Übrige. Der Frage nach 

der Wahrheit entrinnt man nicht; ein Op-

fer politischer Verfolgung fasste sie in die 

eindringlichen Worte: „Ich kann nur ver-

geben, was ich weiß“7.

Doch auch die dafür Verantwortli-

chen bedürfen der Konfrontation mit den 



362

tatsächlichen Geschehnissen und ihren 

Folgen, um Verdrängung und ideologi-

sche Verblendungen durchbrechen zu kön-

nen, die ihnen das Verwerfliche ihres eins-

tigen Tuns verbergen. Ihre innere Wand-

lung dürfte wesentlich davon abhängen, 

wie weit sie ihre eigene ehemalige Rolle zu 

betrauern imstande sind.

Zeichen von Vergebungsbereitschaft 

seitens der vom geschehenen Unrecht Be-

troffenen können dabei von großer Bedeu-

tung sein. Doch oft liegt hier ein Dilem-

ma, solange sich diese aus den eben dar-

gelegten Gründen dazu nicht imstande se-

hen. Deswegen erweist sich die oft gestell-

te Frage: „Wer muss bereit sein zum ersten 

Schritt?“ als eher verfehlt; sie müsste viel-

mehr lauten: „Wer ist dazu imstande, und 

wie kann man ihr oder ihm dazu helfen?“ 

Und wie steht es um den zweiten Schritt, 

nachdem der erste voller Kraftanstrengung 

gegangen wurde? Alle Vergebungsbereit-

schaft läuft ins Leere, wo die Vergebung 

nicht angenommen wird. Auch für Prozes-

se der Aussöhnung bedarf es deswegen ge-

schützter Räume, in denen das Risiko trag-

bar wird, sich darauf einzulassen – für alle 

Beteiligten.

IV.

Im Blick auf diese Grundverfasstheit ver-

söhnungsbedürftiger Situationen wird man 

 Strich“ zur „Durchleuchtung“. Ansätze der Vergangenheitsbewältigung in Polen, in: Osteuropa 
48 (1998), H. 10, 1015–1023, hier: 1017.

8 Das Konzept der restaurative justice spielte eine Schlüsselrolle in dem Projekt des anglika-
nischen Erzbischofs von Kapstadt, Desmond Tutu, nach dem Ende des südafrikanischen Apart-
heid-Regimes durch die Errichtung einer Wahrheits- und Versöhnungskommission (Truth and 
Reconciliation Commission) einen Beitrag dazu zu leisten, dass die Gesellschaft  nicht auf Dauer 
in Verantwortliche für politische Verbrechen und deren Nutznießer auf der einen, in Opfer des 
Apartheid-Regimes und ihre Hinterbliebenen andererseits gespalten bleiben sollte. Zehn Jahre 
nach dem Ende dieses Prozesses nahm er zu dessen Ergebnissen kritisch Stellung, vor allem 
wegen der Weigerung vieler Täter, zu ihren Taten zu stehen und auf die Opfer zuzugehen, die 
bis in die Gegenwart hinein unter deren Folgen leiden.

sensibel dafür werden, wo hohle Versöh-

nungsrhetorik an die Stelle tatsächlichen 

Versöhnungshandelns tritt. Vor allem wird 

deutlich, dass alle Schritte, die auf das Ziel 

solcher Versöhnung bezogen sind oder zu-

mindest in seinem Kontext stehen, auch 

dann einen Eigenwert haben, wenn die er-

hoffte Versöhnung bis auf weiteres aus-

steht. Dies gilt zuvorderst für das Bemü-

hen um authentische Erinnerung. Sie dient 

wenigstens drei Zwecken:

Zum einen geht es (wie oben darge-

stellt) darum, mehr Gerechtigkeit in der 

Gestaltung von Politik dadurch zu bewir-

ken, dass das kollektive Erinnern vor sei-

ner Verfälschung durch einen selektiven 

Umgang mit historischen Tatsachen be-

wahrt wird. Wenn sich stattdessen Zerr-

bilder in den Köpfen einnisten, tut man 

schnell Menschen Unrecht, die in dieser 

Zeit leben und handeln mussten.

Darin liegt zugleich – zweitens – ein 

Beitrag zu wiederherstellender Gerechtig-

keit,8 indem sich die beschädigte Würde 

der Opfer von Gewalt und Systemunrecht 

dadurch ein Stück weit wiederaufrichten 

lässt, dass man ihre Erfahrungen im öffent-

lichen Raum zu Wort kommen lässt. Denn 

dadurch kann verhindert werden, dass sie 

gesellschaftlich isoliert und in ihrer Situati-

on gefangen bleiben. Dies ist möglich etwa 

durch Zeitzeugengespräche in Gedenkstät-

ten, Schulen und Hochschulen. Denn nicht 

zuletzt wird die Wahrnehmung, isoliert zu 

Hoppe / Erinnerung und Versöhnung vor belasteter Vergangenheit



363Hoppe / Erinnerung und Versöhnung vor belasteter Vergangenheit

sein, dadurch verstärkt, dass es den Betrof-

fenen unmöglich ist, über das von ihnen 

Erlittene zu sprechen – sei es, weil die Tie-

fe der eigenen Verletzungen dies verwehrt, 

sei es, weil die lebensweltlichen Plausibi-

litäten der Gegenwart hierfür keinen Ort 

mehr zu bieten scheinen.

Menschen, die sich für Formen der 

Zeitzeugenschaft zur Verfügung stellen, 

berichten dagegen oft, dass sie ihre Tätig-

keit auch als einen Weg erfahren, mit ih-

rem Wissen um die Realität abgründiger 

Dimensionen des Menschseins weiterleben 

zu können.9 Vor allem jedoch zeigt sich bei 

den Zuhörenden in solchen Zeitzeugenge-

sprächen immer wieder, wie tief sie diese 

Begegnungen beeindrucken. Denn sie er-

fahren in ihnen Dimensionen des Gesche-

henen, die durch andere mediale Formen 

der Erinnerungsarbeit nur unzureichend 

zur Darstellung kommen können. Die mo-

derne Gedenkstättenpädagogik hat daraus 

bereits Konsequenzen gezogen. Nahezu 

in jeder Ausstellung findet man heute das 

Angebot, Interviewauszüge mit Menschen 

anzuhören, die über ihre damalige Lebens- 

und Erlebnissituation berichten. Oft sind 

sie wertvolle Ergänzungen dessen, was 

man aus Schautafeln oder Kommentartex-

ten entnehmen kann.

Drittens dient authentisches Erinnern 

dem Ziel, die Wiederholung solcher Erfah-

rungen in ähnlicher Form in der Zukunft 

zu verhindern. Denn solches Erinnern be-

wirkt zugleich, dass die Verursachungsfak-

toren und Verantwortlichkeiten für das den 

Opfern zugefügte Leid auch nach Überwin-

9 Wiederherstellende Gerechtigkeit schließt zudem ein, die Möglichkeiten individueller Rehabi-
litierungen und Entschädigungen zu verbessern. Denn noch immer stehen viele Betroff ene vor 
für sie fast unüberwindlichen Hürden bei der Durchsetzung ihrer Ansprüche.

10 Christian Pross / Sepp Graessner, 10 Jahre Behandlungszentrum für Folteropfer. Suche nach 
Wegen zu einer Traumatherapie von Flüchtlingen und politisch Verfolgten, in: Angelika 
Birck / Christian Pross / Johan Lansen (Hg.), Das Unsagbare. Die Arbeit mit Traumatisierten im 
Behandlungszentrum für Folteropfer Berlin, Berlin 2002, 1–16, hier: 13.

dung dieser Strukturen nicht dem kollekti-

ven Vergessen anheimfallen. Je gründlicher 

und genauer diese Bemühungen sich gestal-

ten, umso eher werden auch die teils subti-

len, teils brutalen politischen und sozialen 

Mechanismen erkennbar, die in Unrechts-

verhältnisse hineinführen, welche, ein-

mal etabliert, nur schwer wieder überwun-

den werden können. Gerade in einer Zeit, 

in der sich populistische Tendenzen bis hin 

zu offen autoritären Politikkonzepten er-

neut Geltung verschaffen, lässt sich durch 

das Wachhalten der Erinnerung an die po-

litische und soziale Wirklichkeit von Dikta-

turen dazu beitragen, dass Menschen gegen 

solche Trends widerstandsfähig bleiben.

Eine weitere, in ihrer Bedeutung häu-

fig unterschätzte Möglichkeit, die verletzte 

Würde von Betroffenen wiederaufzurich-

ten, besteht darin, niedrigschwellig kon-

zipierte psychosoziale Hilfsangebote be-

reitzuhalten. Denn am wichtigsten dürf-

te es sein, den Betroffenen dabei zu helfen, 

dass sie mit den Beschädigungen weiter-

leben können, welche die unversöhnte Si-

tuation in ihnen angerichtet hat: Sie sollen 

nicht in ihrer Opferrolle ausharren müs-

sen, vielmehr zu Überlebenden der trau-

matischen Erfahrungen werden. Christian 

Pross und Sepp Graessner vom Berliner Be-

handlungszentrum für Folteropfer haben 

den entscheidenden Punkt prägnant for-

muliert: „Die wichtigsten Voraussetzun-

gen für das Weiterleben nach einem Trau-

ma, die wichtigsten Heilungsfaktoren, sind 

Sicherheit, Autonomie und die Möglich-

keit zum Aufbau einer neuen Existenz.“10 



364

Die Heilungschancen von traumatisierten 

Menschen hängen wesentlich davon ab, 

ob die traumatisierende Situation verläss-

lich in der Vergangenheit liegt oder aber 

ob man weiterhin Gründe hat, ihre Wie-

derkehr zu befürchten. Auf dem Weg zur 

Heilung, der die Ressourcen des traumati-

sierten Menschen bis an seine Grenzen be-

anspruchen kann, sind geschützte Räume 

besonders wichtig, in denen Vertrauensbe-

ziehungen behutsam wiederaufgebaut wer-

den können. So soll es möglich werden, 

11 Norbert F. Gurris, Interview, veröff entlicht im 4. Tätigkeitsbericht der Landesbeauft ragten für 
die Unterlagen des Staatssicherheitsdienstes der ehemaligen DDR in Sachsen-Anhalt, Magde-
burg 1998, 108–114, hier: 113.

trotz der erlittenen Schädigungen For-

men der alltagspraktischen Lebensbewälti-

gung zu entdecken und die dazu notwen-

digen Kraftressourcen in sich zu erschlie-

ßen. Das Ziel besteht darin, zu der Wahr-

nehmung zu gelangen: „Ja, ich war ein Op-

fer, aber letztlich haben mich die Verfol-

ger nicht besiegt. Es ist Vergangenheit, ich 

habe noch ein Leben danach.“11

Für solche heilenden Veränderungs-

möglichkeiten der Situation der Betroffe-

nen Sorge zu tragen, müsste für alle, die für 

den Umgang mit belasteter Vergangenheit 

eine Mitverantwortung empfinden, an ers-

ter Stelle stehen. Doch es herrscht ein gro-

ßes Missverhältnis zwischen dem erkenn-

baren Bedarf an solcher Hilfe, die nicht 

nur stark traumatisierte Menschen benöti-

gen, einerseits und den dafür bereitgestell-

ten personellen und finanziellen Ressour-

cen andererseits.

Zugleich zeigen Erfahrungen aus 

Transformationsprozessen auch außerhalb 

Deutschlands und Europas in jüngster Zeit, 

dass die Reichweite solcher Hilfsmöglich-

keiten entscheidend davon abhängt, ob sie 

in einem „aufarbeitungsfreundlichen“ ge-

sellschaftlichen Klima angenommen wer-

den können. Nur dann kann das Vertrau-

en darauf wachsen, dass die in der Trans-

formationsperiode angestoßenen Prozesse 

eine Chance auf Stabilität und Dauerhaf-

tigkeit erhalten. Dazu gehört nicht zuletzt, 

dass gerade die moralischen Bedeutungs-

gehalte dieser Neuorientierung im Alltag 

thematisch werden.

Insgesamt können alle diese Bemü-

hungen dazu beitragen, dass eine fatale 

Historisierung von individuellen wie kol-

lektiven Unrechtserfahrungen vermieden 

wird. Denn das, was zwar zeitlich immer 

Hoppe / Erinnerung und Versöhnung vor belasteter Vergangenheit

Weiterführende Literatur:

Dan Diner, Gegenläufige Gedächtnisse. 

Über Geltung und Wirkung des Holocaust, 

Göttingen 2007. Der Essay untersucht die 

Veränderungen und teils absichtsvollen 

Verzerrungen in der Entwicklung der kol-

lektiven Erinnerung an die Shoah in unter-

schiedlichen Kontexten sowie ihre politi-

schen und gesellschaftlichen Auswirkun-

gen.

Martin Doerry, „Nirgendwo und überall 

zu Haus“. Gespräche mit Überlebenden 

des Holocaust, München 2008. Das Buch 

enthält Interviews mit bekannten Wissen-

schaftlern und Publizisten zu der Frage, 

wie sich ihr individuelles Leben und Erle-

ben durch die Folgen der Verfolgung ver-

änderte.

Sandra Pingel-Schliemann, Zersetzen. Stra-

tegie einer Diktatur, Berlin 2002. Die Ab-

handlung analysiert die psychologischen 

Methoden, mit denen der Staatssicher-

heitsdienst der ehemaligen DDR das Leben 

von Menschen systematisch zerstörte, und 

beschreibt die psychosozialen Folgen ihrer 

Anwendung für die Betroffenen.



365Hoppe / Erinnerung und Versöhnung vor belasteter Vergangenheit

weiter zurückliegt, ist doch in politisch-

moralischer Hinsicht längst nicht Vergan-

genheit. Wie sehr es die sozialen und po-

litischen Verhältnisse in der Gegenwart 

prägt, ist freilich denjenigen, welche die 

zurückliegende Epoche selbst miterlebt 

haben, auf ganz andere Weise bewusst als 

den erst später geborenen Generationen. 

Historisch betrachtet ist die zeitliche Dis-

tanz etwa zu den Ereignissen der Friedli-

chen Revolution in der ehemaligen DDR 

und der Jahre davor eher kurz. Innerhalb 

wie außerhalb Europas beginnen viele Dis-

kurse, in denen belastende Erinnerungen 

an eine belastete Epoche zum Thema wer-

den, überhaupt erst nach einer solchen Pe-

riode, in der ein wachsender Abstand zum 

unmittelbaren Erleben das Erinnerte ein 

Stück weit erträglicher gemacht hat.

* * *

Vor dem Hintergrund dieser Überlegungen 

gewinnt die Rede von Versöhnung im po-

litischen Kontext eine gegenüber dem her-

kömmlichen Verständnis unterschiedliche 

Bedeutung: Versöhnung erscheint so nicht 

als ein einmaliger Akt, sondern als mögli-

ches und zu erhoffendes Ergebnis eines län-

gerfristigen individuellen, gesellschaftlichen 

und politischen Prozesses, eines Ringens um 

eine angemessene Auseinandersetzung mit 

Erfahrungen von Systemunrecht und orga-

nisierter Gewalt, dessen Auswirkungen bis 

in die Gegenwart hineinreichen. Zugleich 

wird an den anspruchsvollen Vorausset-

zungen dieses Prozesses deutlich, dass sein 

Ziel sich nur erreichen lässt, wenn es glei-

chermaßen engagiert und mit Beharrungs-

vermögen verfolgt wird – auch machtvol-

len Gegenströmungen und dem fortdau-

ernden Kampf um die Deutungshoheit 

hinsichtlich der Inhalte der kollektiven Er-

innerung zum Trotz.

Der Autor: Univ.-Prof. Dr. Thomas Hop-

pe, Jg. 1956, Studium der Philosophie, Theo-

logie und Pädagogik in Frankfurt/M. und 

Münster/Westf., dort Habilitation für das 

Fach Christliche Sozialwissenschaften 1997. 

Professur für Sozialethik an der Helmut-

Schmidt-Universität Hamburg. Veröffent-

lichungen zum Thema (Auswahl): Men-

schenrechte im Spannungsfeld von Freiheit, 

Gleichheit und Solidarität. Grundlagen ei-

nes internationalen Ethos zwischen univer-

salem Geltungsanspruch und Partikulari-

tätsverdacht, Stuttgart 2002; Von der Last 

der Erinnerung. Zum Umgang mit jüngs-

ter Vergangenheit im geeinten Deutschland, 

in: Werner Schreer / Georg Steins (Hg.), Auf 

neue Art Kirche sein. Wirklichkeiten – He-

rausforderungen – Wandlungen, München 

1999, 320–336; Agraphoi Nomoi. Zur Auf-

arbeitung von Systemunrecht mit den Mit-

teln des Strafrechts, in: Gerhard Gäde (Hg.), 

Hören – Glauben – Denken, Münster 2005, 

287–309.




